
JANEIRO 261ª EDIÇÃO

A IMPORTÂNCIA DAS
CONVERSAS

Como conversas
profundas mudam a forma
como vivemos

SUAVIDADE NA VIDA
ADULTA

Reflexões sobre as
dificuldades de envelhecer

PARADOXO DO CONTROLE
Como neurociência
explica o desejo de
controle

R e v i s t a

I n s p i r e



A sensação de “cabeça nublada” tem
explicação

R e v i s t a

I n s p i r e

Quando a mente perde nitidez, não é falta de força — é o cérebro pedindo espaço para respirar,
reorganizar e recuperar funções que ficaram saturadas.

cogn ição Psicólogo André Milian

         Há dias em que a mente parece velada. Os pensamentos ficam lentos, a atenção escorrega, a memória
falha em detalhes óbvios. Você lê o mesmo parágrafo três vezes, abre a gaveta sem lembrar o que buscava,
sente como se estivesse perto de si e, ao mesmo tempo, distante. É uma névoa fina, mas persistente: a
cabeça parece nublada. Essa sensação é tão comum que muitos acreditam que ela faz parte da vida adulta.
Mas a neuropsicologia mostra algo importante: quando a mente perde nitidez, não é preguiça, falta de foco
ou “fraqueza mental”, e sim um sinal de que o cérebro alcançou um limite e está tentando se reorganizar.
           A “cabeça nublada” surge quando as funções executivas — foco, memória de trabalho, planejamento
e flexibilidade cognitiva — ficam temporariamente saturadas. São elas que permitem decidir, priorizar
tarefas, alternar entre atividades e lidar com demandas emocionais. Quando exigimos mais do que
conseguem entregar, começam a oscilar. O estresse contínuo aprofunda esse quadro ao manter o corpo em
alerta prolongado, fazendo o cérebro priorizar sobrevivência emocional em vez de clareza cognitiva.
           A falta de pausas reais também contribui. Não pausas rápidas checando o celular, mas pausas em que
o cérebro pode descansar sem estímulo. A mente precisa de descompressão para consolidar informações,
recuperar recursos atencionais e reduzir o ruído interno. Sem isso, funciona como um computador com
muitas janelas abertas: nada trava completamente, mas tudo fica mais lento. A memória de trabalho,
limitada por natureza, quando sobrecarregada por preocupações e pensamentos repetitivos, intensifica a
sensação de mente “embaçada”.
         Emoções não resolvidas também alimentam essa névoa. Muitas vezes, a cabeça nublada é o corpo
emocional sinalizando um acúmulo de tristeza, ansiedade, frustração ou medo que ainda não encontrou
espaço para ser sentido. Enquanto isso não é processado, o sistema cognitivo carrega um peso extra. A boa
notícia é que esse estado não é permanente. A nitidez retorna quando oferecemos ao cérebro algo raro na
vida adulta: intervalo — do barulho, da urgência e da autoexigência. Reduzir estímulos, organizar
prioridades e devolver ao corpo a sensação de segurança ajuda a restaurar a clareza. No fim das contas, a
cabeça nublada não é um defeito, mas um convite para desacelerar, reorganizar e voltar ao próprio ritmo. A
nitidez mental nasce menos da pressão e mais da suavidade  e, quando atendemos esse convite, a névoa
começa a se dissipar porque finalmente deixamos a mente respirar.



           Há um momento — quase sempre silencioso — em que deixamos de ser suaves. Não acontece de
uma vez só. É um acúmulo de pequenos endurecimentos: respostas rápidas demais, ombros tensos demais,
urgências que ocupam o lugar das sutilezas. A vida adulta exige tanto que, para continuar, criamos uma
espécie de couraça interna. E, quando percebemos, a doçura já se tornou algo raro, quase estrangeiro. A
infância carregava uma suavidade natural: o espanto, o riso fácil, a vulnerabilidade sem vergonha. Crescer,
porém, nos ensinou outras lições — ser fortes, eficientes, produtivos. Sem perceber, passamos a desconfiar
da ternura, como se ela fosse sinal de fraqueza.
           Mas a suavidade não é o contrário da força. É o contrário da rigidez — e rigidez, quase sempre, é
medo petrificado. O mundo contemporâneo reforça esse endurecimento: a lógica do desempenho pede
controle, a lógica social pede invulnerabilidade, a lógica digital pede brilho constante. É difícil ser suave
quando precisamos estar sempre em alerta, atentos à própria imagem, às expectativas externas e ao ritmo
acelerado da vida.
            A consequência é silenciosa, mas profunda. Tornamo-nos duros demais com os outros e ainda mais
duros conosco. Julgamos rápido, perdoamos pouco, descansamos mal. Perdemos a leveza de sentir sem nos
punir, de errar sem nos despedaçar, de viver com um pouco mais de ar entre os pensamentos. Ainda assim, a
suavidade não desaparece — ela apenas se recolhe. Fica guardada nos instantes em que a pressa cede: em
um gesto de cuidado, em uma saudade inesperada, na vontade de falar com calma quando o outro está
cansado.
             Recuperar a suavidade não é viver de forma frágil ou romântica. É recuperar uma relação mais
gentil consigo mesmo. É olhar para as próprias dores sem ironia, tratar o corpo como um lugar e não como
uma máquina, ouvir sem preparo, tocar a vida com a delicadeza de quem reconhece que tudo é provisório.
Há uma coragem profunda nisso: a coragem de não endurecer além do necessário, de dizer “eu preciso de
descanso”, “isso me feriu”, “posso tentar de novo”.
              Talvez seja isso que a vida adulta mais nos peça: não mais força, mas um tipo novo de força —
aquela que não teme ser sensível. Porque sensibilidade não enfraquece; orienta. Não nos diminui; nos
devolve ao tamanho certo. No fim das contas, a suavidade perdida não foi perdida de verdade. Ela está ali,
quieta, esperando um intervalo de presença, um gesto mais lento, um olhar atento. Recuperá-la é, de algum
modo, recuperar partes nossas que a pressa esqueceu.

A suavidade perdida na vida adulta

R e v i s t a

I n s p i r e

Quando a mente perde nitidez, não é falta de força — é o cérebro pedindo espaço para respirar,
reorganizar e recuperar funções que ficaram saturadas.

p s i c o l o g i a  d o  d e s e n v o lv i m e n t o Psicólogo André Milian



O paradoxo do autocontrole

R e v i s t a

I n s p i r e

A neurociência mostra que o esforço consciente para controlar pensamentos e emoções ativa
justamente os circuitos que mantém o sofrimento. A saída não é tentar mais — é tentar de outro

modo.

Neuroc i ênc i a Psicólogo André Milian

          Tentar controlar a própria mente sempre pareceu uma missão nobre. Queremos conter a ansiedade,
afastar pensamentos intrusivos, manter o foco, ser mais disciplinados. Mas há um paradoxo inevitável:
quanto mais força aplicamos, mais a mente resiste. É a experiência de quem tenta dormir e desperta ainda
mais, tenta esquecer e lembra com mais intensidade, tenta “não sentir” e sente mais fundo. Não é falha
pessoal — é um mecanismo natural do funcionamento mental.
           A ciência descreve isso de forma precisa. Quando tentamos suprimir um pensamento ou emoção, o
cérebro ativa sistemas de monitoramento interno que mantêm vivo justamente aquilo que queríamos afastar.
Daniel Wegner chamou isso de ironic effect: uma parte da mente vigia se o pensamento voltou, enquanto
outra tenta expulsá-lo. Essa vigilância constante reacende o que tentávamos apagar. Neuroimagem mostra
que, ao tentar “desligar” emoções, acionamos centros de vigilância e ameaça simultaneamente,
intensificando a experiência em vez de reduzi-la.
        Na clínica, o paradoxo aparece diariamente. Pessoas que lutam contra a ansiedade ficam mais ansiosas;
quem tenta controlar a tristeza a sente mais pesada; quem quer ser “forte” diante da dor acaba ainda mais
vulnerável. Não é falta de capacidade — é a mente tentando funcionar sob excesso de esforço. Tradições
contemplativas já sabiam disso há séculos: quanto mais tentamos controlar a experiência interna, mais nos
prendemos a ela. O controle rígido gera tensão, e a tensão estreita a percepção.
            A alternativa não é desistir, mas mudar a postura. Em vez de tentar controlar o conteúdo da mente,
mudamos nossa relação com ele. Observamos sem brigar, reconhecemos sem nos fundir, damos espaço para
que pensamentos e emoções se movam. A ciência confirma: quando acolhemos uma emoção em vez de
combatê-la, áreas cerebrais de regulação se ativam com mais eficiência. A mente se reorganiza pela
abertura, não pela força.
         No fim, o paradoxo do autocontrole se resolve de forma simples: controlamos melhor quando paramos
de lutar. O punho fechado endurece; a mão aberta descansa. Pensamentos passam com mais facilidade
quando não tentamos expulsá-los. Emoções se dissolvem quando não as mantemos presas. Talvez o que
buscamos não seja controle, mas a liberdade interior que surge quando permitimos que a experiência seja o
que é — e, nesse espaço, a mente finalmente respira.



Como o tempo muda dentro da
mente

R e v i s t a

I n s p i r e

A ciência mostra que o tempo psicológico não segue o relógio. Ele se expande, se contrai e se
distorce conforme atenção, emoção e memória moldam nossa percepção.

Fenomenolog i a Psicólogo André Milian

           O tempo é uma experiência estranha. Em algumas semanas, tudo parece correr rápido demais, como
se os dias escorressem por entre os dedos; em outras, uma única tarde parece interminável. Momentos de
alegria passam num piscar de olhos, enquanto momentos de dor se arrastam. Mesmo quando o relógio
segue constante, a sensação interna de tempo oscila. Essa diferença entre o tempo objetivo e o tempo vivido
revela algo fundamental: o cérebro não mede o tempo — ele o interpreta.
           A neurociência mostra que essa interpretação depende, em grande parte, da atenção. Quando estamos
engajados, absorvidos por uma tarefa significativa ou emocionalmente envolvidos, a atividade mental se
organiza de forma mais eficiente. O foco se estreita, a experiência ganha continuidade, e o tempo parece
acelerar. É o que acontece em conversas profundas, processos criativos ou estados de prazer: estamos tão
presentes que deixamos de acompanhar a passagem dos minutos.
          O oposto ocorre em estados de tédio, ansiedade ou desconforto. A atenção se fragmenta, a mente salta
entre estímulos, pensamentos e sensações corporais. O cérebro registra cada detalhe como se estivesse em
constante vigilância, e esse excesso de micropercepções faz o tempo parecer mais longo. Quanto mais
monitoramos o relógio, mais pesado ele se torna. A emoção também atua como lente: eventos intensos são
registrados com riqueza sensorial, criando a sensação posterior de que o tempo se expandiu.
        A memória completa esse quadro. O tempo psicológico não depende apenas de como vivemos um
momento, mas de como ele é armazenado. Períodos cheios de novidade parecem longos quando lembrados,
mesmo que tenham passado rápido enquanto aconteciam. Já períodos repetitivos, vividos no piloto
automático, deixam poucos marcos na memória e parecem curtos em retrospecto. É por isso que, muitas
vezes, dizemos que “o ano passou voando”, mesmo tendo vivido dias longos.
          Isso não é uma falha da mente, mas uma pista sobre a qualidade da experiência. O tempo interno é
maleável, sensível, plástico. Práticas de presença — como caminhar sem pressa, comer com atenção,
respirar antes de mudar de tarefa — devolvem textura ao momento vivido. E talvez o segredo não seja
controlar o tempo, mas habitá-lo melhor. Afinal, o tempo psicológico não é algo que nos atravessa de fora; é
um campo interno que construímos, instante a instante.



Por que conversas profundas nos
transformam

R e v i s t a

I n s p i r e

Há diálogos que não passam: atravessam. Eles rearrumam pensamentos, acalmam silêncios
internos e revelam partes de nós que só aparecem quando alguém realmente escuta.

Re lac ionamento s Psicólogo André Milian

       Há conversas que passam sem deixar marcas. E há conversas que nos atravessam. Elas podem
acontecer ao acaso, em uma noite de insônia, em uma mesa de bar, durante uma caminhada ou no sofá de
casa. Às vezes duram quinze minutos; às vezes horas. Mas sempre carregam a mesma impressão: algo
mudou por dentro. Não se trata apenas de afeto ou proximidade, mas de processos internos profundos que
se ativam quando nos abrimos de verdade para outra pessoa.
      Uma das chaves está na regulação emocional. Quando falamos sobre algo que importa, regiões cerebrais
ligadas ao autoconhecimento e à vulnerabilidade entram em atividade, enquanto a presença de alguém que
escuta sem julgamento reduz os sinais de ameaça do sistema emocional. É como se o cérebro recebesse uma
autorização silenciosa: é seguro sentir. Essa sensação de segurança permite acessar memórias, nuances e
percepções que antes estavam bloqueadas pela tensão.
          Outro fenômeno importante é a chamada sincronia neural. Estudos mostram que, em diálogos atentos
e genuínos, padrões de atividade cerebral entre duas pessoas podem se alinhar temporariamente. Ritmos se
ajustam, áreas ligadas à empatia e à linguagem entram em ressonância. Não é apenas metáfora: existe uma
ponte biológica que favorece compreensão, conexão e mudança quando há presença real.
          Além disso, conversas profundas interrompem o piloto automático. A mente desacelera, a atenção se
estabiliza, o corpo relaxa. As pausas deixam de ser vazios constrangedores e se tornam espaços férteis. Ao
organizar a experiência em palavras, organizamos também o sentir. Muitas vezes, descobrimos o que
pensamos justamente no momento em que dizemos. Essa reorganização interna é, por si só, transformadora.
          No fim, conversas profundas nos transformam porque nos permitem nos ouvir através do outro. Elas
devolvem senso de realidade, pertencimento e nitidez em um mundo acelerado e fragmentado. São
experiências de reorganização da mente e da identidade. Talvez por isso tantas mudanças importantes
comecem de forma simples: duas pessoas sentadas, falando com honestidade e atenção.



Quando o corpo diz “não” e a mente
insiste em dizer “sim”

R e v i s t a

I n s p i r e

Existem limites que não aparecem como palavras, mas como cansaço, tensão e um incômodo
difícil de explicar. Escutá-los não é fraqueza — é maturidade.

f i lo sof i a Psicólogo André Milian

        Às vezes, a vida nos coloca diante de um contraste desconfortável: por fora, continuamos funcionando,
respondendo, agindo; por dentro, algo silencioso começa a apertar o freio. O corpo avisa antes. Ele avisa
sempre antes. Pode ser um peso na respiração, um aperto no peito, uma queda repentina de energia, uma
dorzinha que não existia, uma irritação sem motivo ou aquela sensação difusa de “tem algo errado”, mesmo
quando tudo parece normal.
       Nesses momentos, a mente costuma responder de forma previsível: ela racionaliza. “É só cansaço.” “Eu
dou conta.” “Depois eu descanso.” “Não posso parar agora.” A mente insiste, o corpo resiste. E é no atrito
entre esses dois movimentos que muitos de nós adoecem sem perceber. Não por um excesso isolado, mas
pela repetição diária de pequenos desrespeitos aos próprios limites.
        O corpo não fala com frases. Ele fala com sinais. E esses sinais carregam informações que a mente,
sozinha, não consegue acessar tão rápido. O corpo percebe sobrecarga antes de virarmos consciência dela.
Ele capta a aceleração interna, a tensão acumulada, a falta de pausa. Registra a soma dos pequenos excessos
— aqueles que a razão minimiza, mas o organismo sente. Ignorá-los não nos torna fortes; apenas nos torna
mais distantes de nós mesmos.
          Quando o corpo diz “não”, ele não está dizendo “desista”. Ele está dizendo “volte para si”. Talvez
seja hora de descansar de um jeito diferente — não como fuga, mas como reparo. Talvez seja hora de dizer
um “não” que você sempre adiou ou de revisar expectativas que se tornaram impossíveis de sustentar.
Existe um tipo de sabedoria que só aparece quando diminuímos a velocidade.
             No fundo, essa é uma história antiga: o corpo tenta nos proteger, a mente tenta nos empurrar. Viver
bem não é escolher um lado, mas aprender a intermediar esse diálogo. O corpo, quando respeitado, devolve
clareza; a mente, quando encontra limites, devolve discernimento. Escutar o “não” do corpo é, muitas
vezes, a única forma de dizer um “sim” mais verdadeiro para a vida que queremos levar.



A solidão que cresce mesmo entre
tantas conexões

R e v i s t a

I n s p i r e

Vivemos rodeados de vozes, imagens e mensagens — mas a sensação de estar acompanhado não é
a mesma que a sensação de estar visto.

P s i c o l o g i a  s o c i a l Psicólogo André Milian

       Vivemos em um mundo que nunca esteve tão conectado. As telas se acendem o dia inteiro, os grupos
de conversa se multiplicam, as notificações tentam preencher cada intervalo de silêncio. Podemos falar com
qualquer pessoa em segundos, enviar fotos, compartilhar pensamentos, acompanhar a vida de centenas de
conhecidos. E, no entanto, uma sensação silenciosa se espalha: a solidão não diminuiu — ela mudou de
forma. A solidão contemporânea não é mais a ausência de pessoas, mas a ausência de presença, um
distanciamento interno que não se resolve com proximidade física nem com mensagens instantâneas.
     Uma das raízes desse fenômeno está na forma como nos relacionamos. As interações digitais são
rápidas, práticas e constantes, mas raramente profundas. Funcionam como goles curtos de água: aliviam por
um instante, mas não hidratam de fato. Ficamos sempre “quase saciados”, cercados por vínculos que não
chegam a nutrir. Soma-se a isso o hábito de mostrar apenas versões editadas de nós mesmos, criando uma
vitrine interna onde sentimentos incômodos são escondidos e apenas o que parece aceitável é exposto.
        A consequência é sutil, porém devastadora. Quando o outro se aproxima, não encontra quem realmente
somos. encontra apenas o que mostramos. E, no fundo, sabemos disso. Essa distância entre o vivido e o
exibido produz uma das formas mais profundas de solidão: a de não se sentir reconhecido. Podemos
conversar o dia inteiro, participar de festas, reuniões ou relações longas, e ainda assim carregar a sensação
de que algo essencial permanece invisível.
      A solidão social também cresce porque estamos constantemente distraídos. A atenção se tornou um
recurso escasso. Escutar de verdade, sustentar o olhar, acompanhar uma ideia até o fim virou quase um ato
de resistência. Sem atenção, nenhum laço se sustenta. Vínculos não se constroem apenas com mensagens
enviadas às pressas, mas com tempo compartilhado e presença real.
        No fim das contas, essa solidão não é apenas individual — é um sintoma coletivo. É o resultado de
uma cultura que valoriza performance mais do que presença, velocidade mais do que profundidade,
autopromoção mais do que encontro. Talvez por isso os encontros reais — simples, atentos, inteiros —
estejam se tornando tão valiosos. Porque, em meio a tanto barulho, a presença humana continua sendo o que
mais acalma.


